
Centro Veritas di Trieste                    Venerdì 12 dicembre 2014

Meditazioni Avvento   2014
Quarta meditazione

Luca    1 ,  57  -  80  
        Compiutosi per lei il tempo del parto, Elisabetta diede alla luce un figlio. I suoi 
vicini  e  parenti  udirono  che  il  Signore  le  aveva  usato  grande  misericordia,  e  se  ne 
rallegravano con  lei.  L’ottavo giorno vennero a circoncidere  il  bambino e  lo  chiamavano 
Zaccaria,  dal  nome di  suo padre.  Allora  sua madre  intervenne  e  disse:  “No,  sarà  invece 
chiamato Giovanni”. Ed essi le dissero: “Non c’è nessuno nella tua parentela che porti questo 
nome”. E con cenni domandavano al padre come voleva che fosse chiamato. Egli, chiesta una 
tavoletta, scrisse così: “Il suo nome è Giovanni”. E tutti si meravigliarono. In quell’istante la 
sua bocca fu aperta e la sua lingua sciolta, ed egli parlava benedicendo Dio. 
E tutti i loro vicini furono presi da timore. E tutte queste cose si divulgavano per tutta la 
regione montuosa della Giudea. Tutti quelli che le udirono, le serbarono nel loro cuore, e 
dicevano: “Che sarà mai questo bambino?”. Perché la mano del Signore era con lui.   
    Zaccaria, suo padre, fu pieno di Spirito Santo è profetizzò, dicendo: 

“Benedetto sia il Signore, il Dio d’Israele, 
perché ha visitato e riscattato il suo popolo,

e ci ha suscitato un potente Salvatore,
nella casa di Davide suo servo, 

come aveva promesso da tempo per bocca dei suoi profeti;
uno che ci salverà dai nostri nemici e dalle mani di tutti quelli che ci odiano.

Egli usa così misericordia verso i nostri padri, 
e si ricorda del suo santo patto,

del giuramento che fece ad Abramo nostro padre
 di concederci che, liberati dalla mano dei nostri nemici, lo serviamo senza paura,

in santità e giustizia, alla sua presenza, tutti i giorni della nostra vita.
E tu, bambino, sarai chiamato profeta dell’Altissimo, 

perché andrai davanti al Signore per preparare le sue vie,
per dare al suo popolo conoscenza della salvezza 

mediante il perdono dei loro peccati,
grazie ai sentimenti di misericordia del nostro Dio, 

per i quali l’Aurora dall’alto ci visiterà,
per risplendere su quelli che giacciono in tenebre e in ombra di morte,

per guidare i nostri passi verso la via della pace”.

    Ora, il bambino cresceva e si fortificava nello spirito, e stette nei deserti fino al giorno in 
cui doveva manifestarsi a Israele.  



     Ricordate, all’inizio dell’Avvento, la promessa dell’angelo a Zaccaria: “Non 
temere, perché la tua preghiera è stata esaudita: tua moglie Elisabetta ti par-
torirà un figlio”? Ora, la promessa si compie. Quel figlio è donato: “Compiutosi  
per lei il tempo del parto, Elisabetta diede alla luce un figlio”. 
   Abbiamo anche ascoltato, quindici giorni fa, l’altro annunzio dell’angelo a Ma-
ria, e fra pochi giorni, nella celebrazione di Natale, ascolteremo probabilmente 
su di lei una frase pressoché uguale a quella: “Si compì per lei il tempo del par-
to, e diede alla luce il suo figlio primogenito”. 
    Le stesse parole, uno stesso avvenimento. Il più normalmente umano che ci 
sia, ed il più straordinario: una donna che partorisce un figlio.
    Eppure, fra queste nascite (noi lo sappiamo bene) c’è anche un’infinita diffe-
renza, una diversità come fra cielo e terra. La nascita di  Giovanni, quello che 
avviene al momento della sua circoncisione, le parole del padre Zaccaria: tutto 
questo è certo, come abbiamo appena detto, compimento, ma è anche ancora at-
tesa, ancora Avvento. È ancora Giovanni, e non è ancora Gesù. È ancora un uomo, 
un essere umano esattamente come noi, e non è ancora il  Cristo,  certo piena-
mente anche lui  “figlio dell'uomo”,  pienamente partecipe della nostra umanità, 
eppure insieme anche “Figlio di Dio”, e perciò  il “nuovo”, l’“altro”, l’“incompara-
bilmente più grande”, che deve ancora venire, che deve ancora avvenire. 

    Ma resta la somiglianza delle frasi, l’uso delle medesime parole per Elisabet-
ta e per Maria: “Compiutosi il tempo del parto … diede alla luce il figlio”. E que-
sto non è un caso. Questo è un insegnamento. 
    Nell'evento iniziato  “presso l’altare nell’ora dell’incenso” con l’apparizione 
dell’angelo allo sbalordito  Zaccaria, Dio e l’umanità si sono trovati in un senso 
tutto nuovo: Dio non è più l’Altissimo nel cielo. O meglio, è ancora quello, ma è 
anche, adesso, il  Dio che fa direttamente sua la più umana delle esperienze 
umane: viene alla luce dal grembo di una donna.  

   Questo evento incredibile, al punto che per le altre religioni monoteiste è una 
bestemmia, l'impossibile follia del cristianesimo, per cui l'Infinito si è unito al 
Finito, a che cosa è dovuto? Quale stupefacente forza ha provocato, questa che 
è una contraddizione anche solo a pensarla, eppure per noi è la realtà: la nascita 
di Dio? La forza della “misericordia divina”. 
   L’abbiamo udito all'inizio della pagina d'oggi: subito dopo il parto di Elisabet-
ta,“i suoi vicini e parenti udirono che il Signore le aveva usato grande miseri-
cordia, e se rallegravano con lei”. Ecco il cuore dell’evento che oggi ricordiamo e 
dell'altro che ancora attendiamo e che festeggeremo giovedì prossimo, ecco la 
verità dell’Avvento e del Natale: “Dio è misericordioso”. 



   Capire che la sua misericordia si cala dal più alto dei cieli sulla terra, in un 
bimbo che nasce, in una vita umana… capire questo e viverlo, questa è la vera 
gioia, il vero “rallegrarsi” del Natale. 
   Se i doni che ci scambieremo nei prossimi giorni fossero l’espressione, il ri-
flesso tutto umano di questa gioia della misericordia di Dio per noi, sarebbero 
dei doni benedetti. E invece siamo qui a tuonare ogni anno contro il consumismo 
del Natale: un po’ perché siamo a corto di quattrini, un po' perché siamo a corto 
di idee, molto però proprio anche per il fatto che i regali sono ormai un’abitudi-
ne obbligata che non ha più rapporto con questa gioia della misericordia.  

   Ebbene, proprio questa misericordia,  che così facilmente trascuriamo, ri-
splende più che mai luminosa in tutto il nostro testo. 
   Anche il nome inatteso del piccolo di Elisabetta è tutto intriso di questa stes-
sa luce.  Quando è portato alla  circoncisione,  i  parenti  vorrebbero chiamarlo 
come il padre, “Zaccaria”. Era infatti una bella consuetudine dare al bambino un 
nome di famiglia. Era come inserirlo in una storia, una sequenza di volti familiari 
a cui corrispondevano nomi familiari, in una sorta di staffetta che andava di pa-
dre in figlio. Oggi noi abbiamo perso questa che era anche una nostra consuetu-
dine.. sembra anzi a volte che ci si faccia un punto d’onore di non chiamare i 
propri figli e figlie come i nonni e le nonne: è il segno della perdita di memoria 
che caratterizza il nostro tempo, lo smarrimento del senso profondo di un’ap-
partenenza che rendeva i nostri avi molto più consapevoli di noi, di se stessi e 
della propria identità.
   Anche nel nostro testo questa consuetudine è interrotta: “Sua madre inter-
venne e disse: No, sarà invece chiamato Giovanni”. E a vincere la reazione che la 
scelta inattesa della madre provoca nei parenti, che provano immediatamente a 
scavalcarla rivolgendosi al padre, sta la conferma scritta di Zaccaria in persona: 
“Egli, chiesta una tavoletta, scrisse così: Il suo nome è Giovanni”. 
    A questo punto noi potremmo dire: che originali questi genitori che hanno vo-
luto insieme scegliere per il figlio un nome estraneo a tutta la tradizione fami-
liare! Ma non è così. Qui non si tratta di quell'originalità, che ci spinge a volte a 
volte mettere dei nomi inconsueti ai nostri figli... qui c’è il “nuovo” di Dio, c’è ap-
punto l’abbagliare della sua  “misericordia”. Il nome che, guidati dallo Spirito, 
Zaccaria e Elisabetta scelgono per il loro bambino esprime infatti proprio la mi-
sericordia che Dio sta già operando e opererà in pienezza di lì a poco. ”Giovan-
ni” infatti vuol dire proprio questo: “Misericordia di Dio”. 

     La meraviglia e il senso di timore fra i parenti e i vicini e anche ben oltre, in 
“tutta la regione montuosa della Giudea” di cui  Luca poi parla, mettono in evi-
denza proprio questo: il nome di quel piccolo non è un affare umano, ma divino! E 



la sua stessa nascita non è un evento che riguarda soltanto la sua casa, ma è una 
cosa di tutti… È, appunto, il tempo nuovo che s’inizia, da cui nessuno è escluso.  
    Sì, un tempo nuovo che riguarda tutti: la misericordia per tutti. Ma, fra quei 
“tutti”, Elisabetta per prima, e poi anche Zaccaria. La promessa che Dio gli ave-
va fatto per bocca del suo angelo adesso s’è compiuta, ed insieme si compie e 
giunge al termine la punizione per la sua timorosa incredulità:  Zaccaria può di 
nuovo parlare… “La sua bocca fu aperta e la sua lingua sciolta, ed egli parlava,  
benedicendo Dio”.  Non per discorsi inutili, ma per benedire Dio!
    L’esperienza della misericordia divina non può non fare di te un testimone di 
quella misericordia, appunto: una creatura che benedice il suo Creatore...  

      E così Zaccaria diventa profeta e, da muto che era, diventa cantore. E “pie-
no di Spirito Santo”,  innalza a Dio il suo cantico:  ”Benedetto sia il Signore, il  
Dio di Israele…”. 
   Ma perché Zaccaria benedice il Signore?
  Certo, lo benedice per il dono del figlio che gli è nato, ma molto di più per l’al-
tro dono, dell’altro figlio che non è suo e non è ancora nato. Quando, verso la 
fine del suo cantico, Zaccaria esclamerà: “E tu, bambino sarai chiamato profeta  
dell’Altissimo”,  possiamo immaginare la scena molto bella di questo vecchio fi-
nalmente padre che prende in braccio il proprio figlioletto e se lo guarda… e in-
sieme se lo gode con grande tenerezza… Ma prima di parlare al suo bambino, lui 
parla di Gesù! Non può non far così! Perché è proprio in Gesù, e soltanto in lui, 
che noi possiamo benedire Dio per la sua misericordia. In lui, e soltanto in lui, 
Dio  “ha visitato e riscattato il suo popolo”… lui,  che è ancora un fagottino di 
carne nel grembo di  Maria, è però già il  “potente Salvatore”  suscitato da Dio 
“nella casa di Davide”. 

    E farà onore a questo titolo. Gesù sarà davvero il“Salvatore”, colui che “ci  
salverà dai nostri nemici e dalle mani di tutti quelli che ci odiano”. 
   La gioia che fa cantare Zaccaria - proprio perché viene a lui dallo  “Spirito  
Santo” - non è cieco entusiasmo, è sguardo lucido. Sa bene, Zaccaria, che il po-
polo di Dio, l’Israele di allora e la chiesa di oggi e di ogni tempo, è sempre mi-
nacciata dalla sua stessa infedeltà. Se fossimo davvero fedeli al nostro Dio, 
nessun nemico potrebbe farci niente. Ma noi siamo infedeli. Ed ecco allora l’in-
credulità, la superstizione, le false dottrine in cui il demonio mischia il proprio 
seme alla parola di Dio. Ecco soprattutto la nostra tremenda mancanza di fidu-
cia, e la nostra mancanza di coraggio. 
   Dio è il nostro redentore, interviene e ci salva, perché è sempre fedele alla 
sua parola. Anche quando noi non crediamo, non ci fidiamo né ci affidiamo a lui e 
alle sue promesse; anche quando siamo come Zaccaria nel tempio di fronte al-



l’angelo e come lui chiediamo, impauriti e diffidenti:  “Da che cosa conoscerò  
questo?”, Dio si ricorda sempre del suo patto e mantiene la sua parola. La sua 
parola è sempre la “sua” parola. Questa è la salvezza. 

   Ma, anche qui: come siamo sciocchi quando consideriamo la parola di Dio una 
semplice parola! Dove è quella parola, lì è Dio stesso. Dio che passa sovranamen-
te al di sopra delle nostre paure e della nostra infedeltà. E si rivolge a noi, ci in-
terpella per ridarci il coraggio che non abbiamo più, che non abbiamo mai, per 
portarci a vivere la nostra vita al suo servizio “senza più paura”. 
   Sì, da Gesù in poi, noi possiamo vivere alla luce di questa presenza, e perciò 
possiamo davvero trovare il senso della nostra esistenza nella libertà del servi-
zio del Signore presente. 
   Come gli antichi abitanti della “regione montuosa della Giudea”, “ci rallegria-
mo” e insieme siamo“presi da timore”. Quel timore di Dio che è il brivido della 
meraviglia e della riconoscenza che ci libera da ogni altro brivido, da ogni altra 
paura. Non temiamo più nulla, nemmeno noi stessi. E, portati dalla sua misericor-
dia, trascorriamo “in santità e giustizia tutti i giorni della nostra vita”. 
   “Santi” perché riscattati da Dio e perciò oramai tutti suoi; “giusti”, perché da 
lui salvati per pura grazia in quel bambino che nascerà domani, ma già è presen-
te come il  “sole che sorge”, “l’Aurora che si leva”  a squarciare le  “tenebre”, a 
dissipare“l’ombra della morte”.  

    Di quel bambino non ancora nato, il piccolo che è in braccio a Zaccaria sarà il 
precursore. Lo precederà e parlerà di lui. 
   Se Zaccaria è stato profeta per la durata di questo suo bel canto, Giovanni lo 
sarà tutta la vita. Proclamerà con tutta la sua esistenza la salvezza di Dio, la 
sua misericordia, il suo perdono pagato a caro prezzo… il prezzo del martirio 
che Gesù subirà, e subirà anche lui…  La gioia per la nascita di oggi e quella che 
proveremo guardando a Betlemme, non debbono mai farci dimenticare che que-
sti due bambini nascono per morire di una morte violenta, per dare la propria 
vita come testimonianza. E, d’altra parte, ricordare questo, non deve mai por-
tarci a non provare gioia per queste nascite. È la gioia seria, dei cristiani. 

    E così siamo giunti alla fine dell’Avvento. Di un Avvento che non è solo Avven-
to, ma è già Natale. 
   Che il Natale che ci apprestiamo a vivere e intanto già viviamo oggi al culmine 
dell'Avvento, sia per noi sentire la chiamata a metterci dove sono Zaccaria, Eli-
sabetta, Maria, Giovanni,  le quattro piccole, grandi figure dell'attesa di Gesù: 
nell’umile condizione di chi vince le sue paure, e crede ed ubbidisce. 
   E insieme anche nella luminosa grandezza di chi, “pieno di Spirito Santo”,  si 



ritrova per grazia ad essere testimone, cantore, “profeta dell’Altissimo”.

                                                                                      Ruggero Marchetti


	Luca    1 ,  57  -  80  

