
Centro Veritas di Trieste                      Venerdì 5 dicembre 2014

Meditazioni Avvento   2014
Seconda meditazione

Luca    1 ,  26  -  38  
        Al sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città di 
Galilea,  chiamata  Nazaret,  a  una  vergine  fidanzata  a  un  uomo  chiamato 
Giuseppe, della casa di Davide; e il nome della vergine era Maria.
     L’angelo, entrato da lei, disse: “Ti saluto, o favorita dalla grazia. Il Signore 
è con te”. 
    Ella fu turbata a queste parole, e si domandava che cosa volesse dire un tale 
saluto.  
   L’angelo le disse: 

“Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. 
Ecco, tu concepirai e partorirai un figlio,

e gli porrai nome Gesù. 
Questi sarà grande e sarà chiamato Figlio dell’Altissimo,

e il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre.
Egli regnerà sulla casa di Giacobbe in eterno, 

e il suo regno non avrà mai fine”.

    Maria disse all’angelo: “Come avverrà questo, dal momento che non conosco 
uomo?”.
    L’angelo le rispose: 

“Lo Spirito Santo verrà su di te
e la potenza dell’Altissimo ti coprirà all’ombra sua. 

Perciò, anche colui che nascerà da te sarà chiamato Santo, Figlio di Dio.
Ecco, Elisabetta, tua parente, ha concepito anche lei un figlio nella sua 

vecchiaia, e questo è il sesto mese, per lei che era chiamata sterile. 
Poiché nessuna parola di Dio rimarrà inefficace”. 

    Allora Maria disse: “Ecco, io sono la serva del Signore. Mi sia fatto secondo 
la tua parola”. 
     E l’angelo la lasciò.



INTRODUZIONE

     Poiché al centro della pagina di oggi, e perciò anche della mia meditazione, 
c'è Maria, la madre di Gesù, e il modo di guardare a Maria dei protestanti è di-
verso da quello dei cattolici, mi sembra giusta, e anzi doverosa, introduzione 
per spiegarvi chi è Maria per noi protestanti, ed in partcolare per me, che oggi 
vi parlo. 
      Proprio qui al Veritas, in occasione di una seduta della Commissione cultura-
le, si parlava di chiedere al dottor Ujcich, portavoce del Centro Islamico, di te-
nere una conferenza sulla Sura Mariam, il brano del Corano dedicato a Maria. E 
un membro della Commissione che era accanto a me, mi disse scherzando: “An-
che tu potresti fare una conferenza su Maria”. La cosa è finita lì. Ripensandoci 
oggi, se mai dovessi mai farne una, la intitolerei: “La nostra sorella Maria”. 
    Per me, ma credo di poterlo dire anche a nome di quasi tutti gli Evangelici,  
Maria è appunto questo: nella comunione dei santi, una sorella nella fede, che ha 
ricevuto da Dio la vocazione particolare di essere la madre di suo figlio (in que-
sto senso io non ho alcun problema a chiamare Maria, con il Concilio di Efeso, “la  
Madre di Dio”). Ma questa vocazione non l'ha trasformata né prima né dopo d'a-
verla ricevuta, in una sorta di “supercreatura” già prima della nascita diversa da 
tutti gli altri esseri umani (è il dogma che la chiesa cattolica ricorderà dopodo-
mani), e dopo la sua morte destinata a un trattamento particolare (l'altro dog-
ma cattolico dell'Assunzione di Maria al cielo). Più in generale Maria per me non 
è la regina del cielo ma una bellissima figura di credente (è quello che cercherò 
di far vedere oggi)  subito pronta a mettersi a disposizione di Dio e a fare quel-
lo che Dio le ha comandato, anche sapendo che facendo questo esponeva se 
stessa a dei grandi pericoli: sappiamo bene come nell'Israele del suo tempo ve-
nivano trattate le ragazze che restano incinte fuori del matrimonio, e per quel-
le che come lei erano già promesse spose a un uomo, la prospettiva era anche 
peggiore, di adulterio, e le adultere venivano lapidate. 
   Una credente, pronta e coraggiosa... che vive la straordinaria avventura che le 
è toccato di vivere in maniera improvvisa, senza averne mai avuto il minimo sen-
tore, con tutta la freschezza, lo slancio, la disponibilità e la gioia della sua gio-
vanissima età. Davvero insomma, la nostra sorella Maria.
     



     Siamo alla seconda “scena” delle quattro che formano il “capitolo dell'Av-
vento”  nel vangelo  di  Luca, ma in realtà la storia dell’Avvento comincia molto 
prima: inizia con Abramo (ricordate la promessa di Dio:  “io ti benedirò... e tu  
sarai fonte di benedizione... e in te saranno benedette tutte la famiglie della  
terra”), ed è poi tutta la storia di Israele, che si muove dall'inizio alla fine alla 
luce di questa promessa sempre rinnovata e del suo compimento sempre atteso. 
  Nel nostro testo siamo “al sesto mese” dal concepimento di quel Giovanni che 
sarà poi “il Battista”, l’ultimo dei profeti, l'ultimo della lunga serie di coloro che, 
nel correre dei secoli, hanno  volto lo sguardo verso colui “davanti al quale Gio-
vanni dovrà andare”  (cfr  1,27),  nel quale le promesse di Dio per il suo popolo 
troveranno l’inatteso, straordinario compimento. 
   Sì, “straordinario”: quello che abbiamo udito nel racconto di Luca non è infatti 
lo sbocco naturale dell'attesa del popolo di Dio. Noi siamo qui davanti ad un 
evento assoluto, che sovrasta ogni altro avvenimento della lunga storia dell’at-
tesa di Israele, e questa unicità coinvolge anche colei che Dio, attraverso l’an-
gelo, ha chiamato ad essere la madre di suo Figlio. 
   È così. Noi possiamo e dobbiamo serenamente riconoscere che, per la chiama-
ta particolare a lei rivolta, Maria è al vertice fra tutte le figure dell’Avvento. È 
più su di Abramo, di Mosè, di Davide e dello stesso Giovanni. Anche se, certo, 
come impatto e figura, Abramo, Mosè, Davide, Giovanni, hanno una ben altra 
consistenza rispetto a questa piccola donna galilea, però Maria ha il primissimo 
posto fra tutti quelli che hanno ricevuto la promessa, ed hanno atteso ed atten-
dono il Signore.

    Ci si può e ci si deve stupire, soltanto fino ad un certo punto, che nella chiesa  
cattolica romana sia avvenuto con lei quel che è avvenuto, che cioè sia stata 
esaltata quasi come un secondo centro della fede accanto a Cristo, che si sia 
formata su di lei quella specifica branca della teologia che è la “mariologia”,  e 
che nella devozione popolare e non solo popolare abbia potuto oscurare Gesù 
stesso. Sì, ci si può stupire solo fino ad un certo punto, perché indubbiamente 
Maria è una figura speciale, anche nella Scrittura. 
    E tuttavia, se è stata innalzata ad una tale altezza e ingemmata di titoli che 
possono voler dire quasi una concorrenza a Cristo, qui è senza dubbio avvenuto 
un profondo fraintendimento. Proprio perché Maria è la prima fra coloro ai quali 
è stata fatta la promessa e che per questo aspettano il Signore, è in modo in-
confutabile una creatura umana, niente di più e niente di meno: una creatura 
che sta di fronte a Dio e alla sua parola, a cui serve la grazia, e che la riceve.  
Se qualcuno condivide con noi in profondità povertà umana e promessa divina, è 
proprio lei, Maria, che è visitata dall’angelo e chiamata da lui al posto così parti-
colare che essa occupa. 



   Sì, se Maria è (come certo è) una prova e una testimonianza dello straordina-
rio intervento di Dio nella storia, ciò che qui è sempre e davvero straordinario è 
appunto l’intervento di Dio, la sua misericordia che si cala sull’essere umano. 

* * *
   Ripercorriamo la storia dell'annuncio a Maria, al centro della quale stanno 
la grazia e la misericordia del Signore per lei e per tutti noi. 
    Riascoltiamo, anzitutto, le parole dell’angelo: “Ti saluto, o favorita dalla gra-
zia. Il Signore è con te”… Cioè: “Tu sei favorita, contrassegnata dal fatto che 
Dio s’è chinato su di te!”. 
    Tutto qui accade perché Dio s’è chinato su di lei. Se Maria è “favorita”, se 
Maria è benedetta, lo è “per grazia”. Non si tratta qui, insomma, di qualcosa che 
possiede, ma di quello che le viene donato: “Il Signore è con te”… 
   Certo, il dono di Dio, la grazia che la investe non è qualcosa che venga a lei 
senza che realmente la tocchi e la rinnovi. Dove Dio si china verso un essere 
umano, in lui avviene qualche cosa di nuovo: quando l’angelo dice a Maria: “Il Si-
gnore è con te”, con questo afferma che ora, fra Dio e lei vi è un rapporto nuo-
vo, tutto particorale. E allora per davvero tutto in lei si rinnova. Insomma, se 
Maria qui non diventa divina in alcun modo, d’ora in poi non è e non sarà mai più 
senza il suo Dio. Ecco lo straordinario effetto della grazia! 

    Ma come fai a restare indifferente davanti a tutto questo?“Ella a queste pa-
role, fu turbata”. È l'inevitabile turbamento che afferra la creatura al cospetto 
di Dio. È lo spavento che ti unisce a Dio, perché solo così, “nel timore e nel tre-
more” tu lo incontri davvero. E se tu incontri Dio o, meglio, se t’accorgi che lui, 
Dio, è venuto incontro a te, non puoi non domandarti: “Perché io?... Come mai 
questo tocca proprio a me?”… 
   Sì, che Dio voglia incontrare, e incontri proprio me, che si occupi di me e da 
me voglia qualcosa… questo è incredibile! Se non abbiamo conosciuto anche noi 
almeno il primo brivido di questo stupore, noi non sappiamo ancora chi veramen-
te sia, il nostro Dio… Che saluto è mai questo: “Il Signore è con te”!  È l’abisso 
della meraviglia di chi si trova messo d’improvviso davanti alla vertigine della 
grazia di Dio, perché da una parte c'è lei, la creatura indifesa, e dall'altra il  
Creatore! Questa vertigine ha un nome: “umiltà”. 
   Sì, il turbamento di Maria è la sua umiltà. Dobbiamo avere chiara quest’idea: 
Maria non si è umiliata (le faremmo torto se pensassimo questo), Maria è umile. 
Non si tratta qui in lei dell’umiliazione volontaria e un po’ ipocrita di chi si fa 
umile ben sapendo in realtà d’essere grande, ma del reale, spaventato, ritrovar-
si dell'essere umano davanti al suo Signore.  



   Questo è anche provato dalle altre cose che poi l’angelo le dice: “Non temere,  
Maria!”. È la rassicurazione che tornerà a esser detta ai pastori di Betlemme, e 
poi anche alle donne nel sepolcro. Sempre in bocca agli angeli di Dio. Perché, se 
qualche volta troviamo in noi la forza per liberarci dalle paure umane, non pos-
siamo mai farcela, da soli, a liberarci dal terrore di Dio. Ci vogliono gli angeli, e 
niente di meno! 
   E l’angelo continua a parlare: “Non temere, Maria, perché hai trovato grazia  
presso Dio”. La grazia di Dio non la si può cercare: si può solo trovare. Perché la 
grazia è proprio quando Dio trova qualcuno che non l’ha cercato, che non pensa-
va a lui sino a un attimo prima. Il pastore che trova la pecora smarrita (cfr 
Luca 15, 4 ss.): questo è “trovare grazia” nella Bibbia. E noi siamo la pecora! E 
qui la pecora è lei, la piccola fanciulla di Nazaret. 

* * *
    E finalmente, per Maria che “ha trovato grazia”,  ecco l’annuncio di quello 
che l’aspetta, e aspetta il mondo intero: “Tu concepirai e partorirai un figlio, e  
gli porrai nome Gesù”. Ecco ora davvero ciò che è nuovo, eccoci alla presenza del 
prodigio del Natale. Tutto quello che sinora abbiamo visto, è come un insieme di 
frecce convergenti verso un punto, e questo punto è il nome che è risuonato 
adesso sulle labbra dell’angelo: “lo chiamerai Gesù”. 
   Il nome, nella Bibbia,  è quanto di più vero è possibile dire di qualcuno. E qui,  
tutto dipende da quel “qualcuno” il cui nome l’angelo ha pronunciato. È grazie a 
Gesù, e solo grazie a lui, che la Scrittura è diversa da tutti gli altri libri, anche 
quelli più buoni, seri, pii. Nulla qui si comprende senza il riferimento a quest’uni-
co nome, è non è un nome a caso: “Gesù” vuol dire, infatti, “Salvatore”. 
  E questo vuol dire che noi siamo perduti, che da soli - senza uno che ci “salvi” - 
non possiamo cavarcela. Sì, colui che porterà il nome annunciato dall’angelo è il  
“Salvatore” di cui abbiamo bisogno. 

   E questo “Salvatore”  - e qui tocchiamo il cuore della rivelazione cristiana – 
sarà un essere umano:  ”Tu concepirai e partorirai un figlio”. “Partorirai un fi-
glio”:  dunque, un uomo. Non si tratta di un angelo, e neanche di uno spirito o 
un’idea… si tratta di un essere semplicissimo e concreto, e al tempo stesso col-
mo di mistero, un essere fragilissimo e profondo: appunto, un essere umano.  
   Di questo essere umano, Maria deve essere “la madre”. Soltanto questo: “ma-
dre”. Nulla di più normale per una donna, e di più straordinario. Così - appunto 
“madre” - attuerà la volontà di Dio per lei, per Israele, per l’intera umanità…  

     Ma chi è Gesù? Chi è questo “Salvatore” che Maria dovrà mettere al mondo?



    L’angelo parla ancora: egli “sarà grande e sarà chiamato Figlio dell’Altissimo,  
e il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre, e regnerà sulla casa di  
Giacobbe in eterno, e il suo regno non avrà fine”. Gesù il compimento delle pro-
messe di Dio per Israele. Sarà il Messia del suo popolo. E sarà re: dominerà 
come sovrano un regno. 
   “Essere re, dominare, avere un regno”. 
    Sono per noi concetti sorpassati, anche con una valenza negativa. Eppure, an-
che se le formulazioni di regno e di dominio non ci piacciono, anche se ci sentia-
mo tutti “repubblicani”, di fatto poi noi abbiamo nella nostra esistenza molti 
“re. Molti poteri economici, culturali, sociali, che a parole negano ogni pretesa di 
sovranità, ma di fatto ci dominano e ci rendono sudditi. Solo colui che non si fa 
problema di esserci presentato dall’inizio sotto il vessillo della sovranità, l’unico 
che ci dice: “Io sono re” (cfr Giovanni 18, 37), ci dà la libertà, ci redime da quei 
poteri più o meno occulti che, con la parola “democrazia” sulla bocca, ci succhia-
no la nostra dignità e ci rendono schiavi… 

   “Il suo regno non avrà fine”  così ha parlato l’angelo. E questo vuole dire che 
quando i poteri umani finiranno (e finiranno proprio perché umani), quel regno 
invece ancora ci sarà.  
   Se riusciamo a capire questa verità, saremo uomini e donne molto lieti e molto 
fiduciosi: in gioventù e in vecchiaia, in malattia e in salute, in povertà e in ric-
chezza, nel passare dei tempi e dei momenti della nostra esistenza... qualunque 
cosa ci accada e accada al mondo, “il suo regno, il regno di Gesù, non avrà fine”.
   E sottoposti a lui, saremo liberi... in piedi e a testa alta… a smascherare come 
falsa e iniqua ogni altra forza che abbia pretese sulla nostra coscienza.     

* * *
   Ma torniamo al colloquio fra l’angelo e Maria:  “Maria disse all'angelo: -  
Come avverrà questo, dal momento che non conosco uomo?”. 
   Quanto più grandi stanno davanti a noi il nome “Gesù” e il suo “regno che non  
avrà fine”, tanto più necessaria si fa questa domanda: “Come avverrà mai que-
sto?”. Come sarà possibile? Come potremo comprenderlo, da dove avremo orec-
chie per udirlo ed occhi per vederlo? 
   È proprio con questa sua domanda che Maria sta al primo posto nel tempo del-
l’Avvento. È la grande domanda che formula per tutti noi. E come tutti noi, Ma-
ria domanda perché non sa la risposta. Nessuno la può sapere. La risposta a que-
sto “Come avverrà?” può venire solo dall’altra parte… solamente dall’angelo che 
parla a Maria a nome di Dio. 
    Sì, qui più che mai l’angelo è il portavoce di Dio, perché la risposta alla do-



manda di Maria, la realtà che ora cala dall'alto sull’esistenza di questa piccola 
fanciulla è proprio lui, Dio stesso: “Lo Spirito santo scenderà su di te, e la po-
tenza dell’Altissimo ti coprirà con la sua ombra”.  Non è una spiegazione, è una 
presenza. Interverrà “lo Spirito” di Dio, l’amore poderoso del Creatore, e quel-
l’amore renderà possibile quello che nessuno avrebbe mai potuto immaginare: 
“Il bambino che nascerà sarà santo, e sarà chiamato Figlio di Dio”. 

   Questo è quel che avverrà, “poiché nessuna parola è impossibile a Dio”. Quan-
do pensiamo a Dio come all’Onnipotente, noi lo dobbiamo fare sempre in rappor-
to con la sua parola. Perché lì, e solo lì, nella parola, la potenza di Dio vive dav-
vero. E opera, e crea, e governa e sostiene.   
  E noi sappiamo quel che davvero è l’onnipotenza di Dio, solo quando facciamo 
come fa qui Maria. Solo quando riconosciamo che quello che Dio ha detto non 
può non attuarsi, perché lo ha detto lui: “Maria disse: - Ecco la serva del Signo-
re, mi sia fatto secondo la tua parola”.    

    Così, col suo cedere a Dio in un atto di fede e di obbedienza, Maria – in modo 
semplice e profondo - sta al cuore della storia dell’Avvento. 
   Così noi già vediamo brillare in lei la storia del Natale, la storia di Gesù, il no-
stro “Salvatore”, lui che – come dice l'epistola agli Ebrei - è “lo splendore della  
gloria di Dio e l’impronta della sua sostanza”, che “sostiene tutte le cose con la  
parola della sua potenza”, e che, nel medesimo tempo, “non si vergogna di chia-
marci fratelli” (cfr Ebrei 1, 3 e 2, 11), perché “s’è fatto carne” (cfr Giovanni 1,  
14)  in una piccola fanciulla galilea scelta da Dio e da lui  “favorita”, “graziata”,  
“benedetta”.  

                                                                                   Ruggero Marchetti



Preghiera per venerdì 12 dicembre 2014

Signore,
ti lodiamo per tutto quello che ci doni. 

Ci doni la vita,
ci doni il cibo, 
ci doni la gioia, 
ci doni il tempo.

Signore, 
ti lodiamo per tutto quello che ci chiedi.

Ci chiedi di amare la vita,
ci chiedi di condividere il cibo,

ci chiedi di dare la gioia, 
ci chiedi di consacrare del tempo per gli altri.

Signore, 
ti lodiamo per tutto quello che ci doni,

e per tutto quello che ci chiedi. 
Perché così ci fai vedere che siamo figli e figlie tuoi, 

ci insegni che siamo tutti e tutte 
fratelli e sorelle gli uni degli altri. 

Ci dici che siamo nati dal tuo amore, 
e per il tuo amore!

       Florence Taubmann
“A haute voix”. 



Preghiera per venerdì 19 dicembre 2014

   Signore, tu ci hai permesso anche quest'anno di andare incontro alla luce, al riposo, 
alla gioia di Natale, che mette davanti ai nostri occhi ciò che c'è di più grande: l'amore 
con cui  hai  tanto amato il  mondo per cui  hai  dato il  tuo Figlio  unigenito,  affinché 
chiunque crede in lui non perisca ma abbia vita eterna. 
    Che cosa abbiamo da recarti e da offrirti? C'è tanta oscurità nelle nostre attività 
umane e  all'interno di  noi  stessi!  Tanti  pensieri  confusi,  tanta freddezza,  sdegno, 
frivolezza, astio! Tante cose che non possono rallegrarti e che non ci sono di alcun 
aiuto! Tante cose in evidente contraddizione col messaggio di Natale!
     Che puoi fartene di questi doni? Di gente come tutti noi? Ma è precisamente ciò 
che a Natale tu aspetti da tutti noi e di cui vuoi liberarci, quel cumulo di disordine e 
addirittura noi stessi così come siamo, per darci in cambio il Salvatore e per mezzo 
suo, un nuovo cielo e una nuova terra, dei cuori rinnovati e un nuovo scopo nella vita, 
una chiarezza e un'esperienza nuove per noi e per tutti gli uomini. 
     Sii tu stesso in mezzo a noi  in questo ultimo nostro incontro dell'Avvento, mentre 
ci  prepareremo  insieme  a  ricevere  tuo  Figlio  come  un  dono!  Dacci  di  parlare,  di 
ascoltare e di pregare nello stupore e nella riconoscenza per i tuoi progetti verso di 
noi, e per tutto ciò  che hai già deciso e compiuto in nostro favore!     Amen. 

                                                  Karl Barth, teologo protestante del '900. 


	Luca    1 ,  26  -  38  

