Centro Culturale Veritas
Mercoledì 17 aprile 2013
Conferenza: "Chiesa e Impero. La permanente tentazione del potere"  
“Chiesa e impero” è tema che può essere interpretato e quindi affrontato in vario modo. A un primo e immediato livello, è ovvio ritenere che esso sia relativo ai rapporti tra la Chiesa cattolica da una parte e quell’istituzione di vertice della res publica Romanorum che, dopo averla per più di tre secoli avversata,  nel 380 d.C. la designò come portatrice dell’unica religio licita all’interno dei confini da essa controllati; ma tale istituzione, che nella sua pars Orientis proseguì fino al 1204, o secondo il parere di altri addirittura al 1453, nei limiti che erano già stati quelli della pars Occidentis andò ambiguamente riproponendosi e ridefinendosi in varia forma tra IX e XIV secolo fino ad approdare a quello che, dalla “Bolla d’Oro” di Carlo IV di Boemia del 1356, si qualificò come Sacrum Romanorum Germanicae Nationis Imperium, che il giurista seicentesco Samuel Pufendorf ebbe a indicare come mirabile monstrum e che sopravvisse sino alla pace di Presburgo del 1806 sempre mantenendo uno statuto formalmente elettivo ma divenendo nella pratica una monarchia ereditaria della dinastia asburgica: la medesima che nel mantenne  poi la corona,  trasformandola in impero federale d’Austria, fino al 1918.  
D’altronde, nella tradizione cristiana occidentale – vale a dire in quella “di rito latino” -, dopo il 1517 nacquero anche altre Chiese, quelle riformate, che con i poteri dei territori nei quali si radicarono allacciarono rapporti di varia natura, di solito in qualche modo subordinati, riconoscendosi come “Chiese di stato”. Gli stati europei, dal canto loro, rinunziarono gradualmente di fatto alla sacralità connaturata ad esempio alle monarchie tradizionali “di diritto divino”,  facendo proprie quelle istanze di secolarizzazione che nel corso del XVIII secolo avrebbero condotto all’esplicita separazione dei poteri ma non sempre rinunziando invece all’esercizio di un qualche controllo sulla vita ecclesiastica presente entro i loro confini. Separazione dei poteri ma anche conflitto tra essi appaiono quindi i due aspetti salienti dell’Occidente moderno, vale a dire tout court della Modernità.  
In altri termini, nel corso dei secoli tra IV e XXI abbiamo assistito a tre successive e conseguenti (sia pur non necessariamente e deterministicamente tali) eccezioni storico-antropologiche rispetto al quadro di relazioni intrinseche tra esercizio del potere da una parte, istituzioni socio-cultuali rappresentanti i quadri di riferimento mitico - religiosi dall’altra: prima,  la “rivoluzione cristiana” (che si distingue all’interno dei  tre monoteismi  di segno abramitico in quanto ammette, all’interno della sostanza divina, la presenza di una “natura umana” in conseguenza dell’Incarnazione)  la quale  accetta anzi proclama il principio secondo cui qualunque forma di potere proviene da Dio ed è espressione della Divina Provvidenza ma al tempo stesso sviluppa la tesi di una Chiesa interprete della volontà divina e quindi dialogante con il potere stesso, distinta da esso e portatrice di valori direttamente pertinenti a Dio (quae sunt Caesaris Caesari, quaesunt Dei Deo) e che pertanto rispetto al potere civile può assumere una posizione addirittura  egemonica; quindi la “rivoluzione moderna”, che da un lato si esprime nella pretesa di una Chiesa libera da cure terrene e dall’altro propone su di essa la tutela egemonica dello stato postulando al tempo stesso l’indipendenza della politica rispetto alla religione; infine la “rivoluzione postmoderna” che introduce in Occidente culti estranei alla tradizione cristiana e legittima l’agnosticismo e l’ateismo della società come prospettiva plausibile. La Modernità ha portato a maturazione “l’eccezione occidentale” costituita da un orizzonte nuovo e antropologicamente parlando implausibile, quello della secolarizzazione (l’Occidente moderno rappresenta l’unico caso nella storia dell’umanità in cui il potere sugli uomini sia concepito privo di rapporti con la Divinità e della sanzione di quello da parte di questa). La Postmodernista riconduce infine all’interno dell’ormai logoro tessuto della Modernità culti, miti, riti ritenuti all’Occidente estranei aprendo nuovi orizzonti e proponendo problematiche nuove al rapporto tra il Sacro e l’Umano e a quelli tra le istituzioni che l’uno e l’altro in vario modo rappresentano sul piano della concezione dei rapporti fra  culto e  potere. Ma vediamo un po’ più  da vicino come questa dinamica si articoli sul concreto piano del divenire storico, che non ha alcuna “ragione” immanente e il cui processo – non progresso-  è suscettibile di rotture e soggetto all’imprevisto dell’Imponderabile, in quanto forse è vero che natura non facit saltus, ma la storia sì.
	Nell’Editto di Teodosio che sanciva nel 380 l’adozione del cristianesimo quale unica religio licita nell’impero, l’imperatore dichiarava: “Vogliamo che tutti i popoli a noi soggetti seguano la religione che l’apostolo Pietro ha insegnato ai romani”. Quello che era stato l’unico culto che lo stato romano avesse perseguitato sistematicamente (anche se non continuativamente) diveniva così adesso il solo consentito: e, data la sua natura, non poteva permettere la sopravvivenza di altre religioni (a parte il problema dell’ebraismo, che gli era intrinseco). Fino a allora, l’impero aveva proibito solo i culti  che andavano  contro la legge: e non ne aveva individuati altri oltre quello cristiano, peraltro esso stesso perseguitato solo in alcuni momenti e sulla base di determinate circostanze. Ora, esso stabiliva per legge che, viceversa, tutti i culti erano proibiti salvo appunto quello “che l’apostolo Pietro ha insegnato ai romani”. Ma quel culto non poteva essere liberamente e individualmente seguito: esso aveva regole precise e, soprattutto, ad esso si poteva accedere solo entrando a far parte di una  istituzione mediatrice tra un nuovo concetto di Divinità, mediato tra la tradizione scritturale d’origine ebraica, la Buona Novella evangelica e una cultura filosofica che andava caratterizzandosi nel solco della tradizione neoplatonica da una parte, e una “società di fedeli” in continua evoluzione dinamica dall’altra.
Tale istituzione era appunto la comunità dei fedeli, la Chiesa. Intendiamo per istituzione un’organizzazione comunitaria l’esistenza della quale è giustificata da un fine cui essa tende, e che per raggiungere tale fine si dota  di un adatto apparato giuridico. La Chiesa cristiana era un’istituzione assolutamente nuova in quanto fondata sulla “comunione dei santi”, cioè sull’unione di tutti i fedeli vivi o morti che fossero, e aveva come scopo il raggiungimento della vita eterna. A tale fine uno dei suoi primi capi, Clemente terzo “vescovo” (cioè “sovrintendente”) di Roma, scrivendo tra 95 e 98 ai fedeli di Corinto, stabiliva che quella cristiana non era una comunità indifferenziata di fedeli, ma che al suo interno esisteva un’articolazione gerarchica che già da allora   distingueva con rigore una “parte separata”, un clero costituito appunto di vescovi, presbiteri e diaconi, dal resto, il laos, il “popolo di Dio”; e stabiliva che ai primi spettasse il compito esclusivo di quella che, in termini antropologici, si chiamerebbe “manipolazione del Sacro”.
Con ciò d’altronde la Chiesa acquistava potere, ma perdeva libertà: essa diveniva parte di uno stato dalla rigorosa struttura gerarchica e burocratica, del quale i vescovi (posti a capo delle diocesi, secondo uno schema ricalcato sull’organizzazione territoriale dell’impero) si dovevano ormai considerare funzionari. Bisognava precisare l’organizzazione della Chiesa concepita come universale, ma ripartita in una quantità di Chiese diocesane, e fissare bene la sostanza della fede nonché le verità ritenute “rivelate” (in quanto oggetto della Rivelazione) e perciò sottratte alla discussione ma affidate alle fede (i dogmi, il contenuto dei quali superava la ragione umana).
Ogni diocesi era guidata dal suo vescovo;  i prelati (fra i quali si distinguevano per autorità i “patriarchi” delle quattro sedi vescovili che si dicevano fondate da apostoli: Roma, Costantinopoli, Antiochia ed Alessandria) si riunivano periodicamente in grandi assemblee sia generali sia territoriali dette Concilii per deliberare insieme riguardo a tutti i problemi, sia propriamente spirituali, sia pratici, che toccassero la comunità dei credenti in Cristo. I Concili potevano essere sia “ecumenici” (che riguardavano tutta la Chiesa), sia “provinciali” (che riguardavano soltanto alcune diocesi, raggruppate attorno a quella che ne era la metropolitana); ai singoli Sinodi (che riunivano il clero di una diocesi) era poi  affidata la verifica della disciplina interna di ciascuna diocesi. Con l’unica religione di stato affidata alla gestione teologica e disciplinare di una gerarchia, quella ordinata all’interno dell’ordo clericorum, si fondava peraltro una dicotomia concettualmente insanabile tra capi della Chiesa e funzionari imperiali, i quali erano inquadrati all’interno della loro gerarchia istituzionale ma al tempo stesso, come singoli fedeli “laici”, erano tenuti dall’editto teodosiano al rispetto e all’ossequio nei confronti dei chierici. Già durante la seconda metà del IV secolo, nella Milano del vescovo Ambrogio, si era toccato con mano – nella tensione tra il vescovo di obbedienza “nicena” e l’imperatrice Faustina, simpatizzate per i seguaci di Ario - quanto difficile fosse l‘equilibrio tra un ordine civile fondato su basi gerarchiche tradizionalmente  consolidate e un credo religioso portatore di una concezione gerarchica nuova e ad esso estranea.
Un ulteriore momento di diversificazione venne fornito dalla distinzione amministrativa, alla morte di Teodosio, tra una pars Orientis e una pars Occidentis dell’impero.
 Nella pars Orientis l’autorità civile rimase ben salda, sia pure attraverso occasionali crisi anche drammaticamente profonde, almeno sin alla fine del XII secolo, mentre l’imperatore acquisiva sempre più – del resto sviluppando una linea che si era già affermata con i Soldatenkaiser del III secolo e si era successivamente rafforzata in età dioclezianea, costantiniana e teodosiana progressivamente assumendo connotati cristiani – la dimensione di sacra persona, per quanto il monoteismo l’obbligasse a rinunziare alla pretesa di divinità e ad assumerne viceversa una funzione vicariante terrena. Non più dominus ac deus com’era stato tra Settimio Severo e Diocleziano, il Romanorum imperator che risiedeva in Costantinopoli, dal VII secolo in poi  divenuto basileus ton Romaion per un’ellenizzazione che non era soltanto linguistica, veniva venerato come filochristose isapostolos: e, al di sopra dei patriarchi delle venerabili Chiese fondate dagli apostoli – Alessandria e  Antiochia, cui si era andata aggiungendo più o meno forzosamente la stessa Costantinopoli – nonché degli altri vescovi, egli era riconosciuto come il vero capo e protettore della Chiesa. I prelati, vescovi e abati che fossero, non avevano dal canto loro né alcuna incombenza pratica, né alcuna prerogativa politica, né alcuna responsabilità civile. Era quindi facile, per la Chiesa d’Oriente, mantenersi pura da cure e tentazioni mondane in un mondo dominato dal capo della Chiesa stessa che disponeva altresì, per le necessità pratiche di governo, di un’altra linea di dipendenza gerarchica. Il rischio di una situazione del genere, che respingeva obiettivamente la vita ecclesiale nel privato dei fedeli e la sottometteva al controllo dei gestori della politica, era la costante unione appunto di elementi e di scopi politici con elementi e scopi religiosi dettata dalla volontà sovrana.. In tali condizioni, tra V e VII secolo le comunità ecclesiali indisciplinate dinanzi alle decisioni conciliari sistematicamente legittimate dalla presenza o comunque dall’assenso del sovrano divenivano non solo “eretiche”, ma al tempo stesso ribelli all’autorità suprema e quindi criminali. Il che significa che le Chiese monofisite d’Egitto, di Siria e d’Armenia nonché quel po’ che restava delle comunità ariane e nestoriane (queste ultime erano riuscite però a radicarsi nell’impero persiano e in India) vennero trattate in blocco dall’autorità imperiale romano-orientale come ribelli e criminali e di conseguenza sottoposte a varie forme di violenza e di arbitrio come tassazioni pesanti, deportazioni e  pesanti limitazioni della libertà di culto. Conseguenza di ciò fu che, quando nel VII secolo Egitto e Siria, paesi a maggioranza monofisita, furono interessati dall’espansione arabo-musulmana, in parte accettarono la nuova fede e in  parte, pur rimanendo cristiani, di buon grado collaborarono con i conquistatori contro i “fratelli in Cristo” dai quali erano stati in vario modo vessati. Ciò contribuisce almeno in parte a spiegare la rapidità dell’espansione dell’Islam dal Caucaso al Maghreb tra VII e primi dell’VIII secolo e anche il suo relativamente facile conseguimento della talassocrazia, dal momento che  le marinerie imperiali di Bisanzio erano essenzialmente costituite dalle genti rivierasche d’Egitto e di Siria, cristiane monofisite.      
   Nella pars Occidentis, le cose andarono  altrimenti in quanto le istituzioni civili imperiali andarono dissolvendosi nel corso del V secolo, quelle municipali si mantennero in alcune zone più a lungo ma anch’esse prive o carenti della forza necessaria mentre quelle dei differenti regni cosiddetti “romano-barbarici” dovettero, in diversa misura, confrontarsi tutte con le nuove istituzioni di una Chiesa che sempre più si raccordava  e si consolidava attorno all’autorità del vescovo di Roma. Tale dinamica non fu per nulla lineare: anzi, non mancarono i momenti di ristagno e di quanto meno parziale e apparente inversione di tendenza, specie durante l’effimera ricostituzione giustinianea dell’unità dell’impero o, in Italia, nell’età longobarda, o ancora nei decenni di decomposizione dell’esperienza carolingia tra IX e X secolo.   Possiamo tuttavia seguire  in un lungo arco durato circa mezzo millennio, dal V al X secolo circa, un iter caratterizzato da un rafforzamento dell’auctoritas del vescovo di Roma, che progressivamente ottiene anche una potestas territoriale in un’area contigua alle metropoli, e da un precisarsi della fisionomia, del ruolo e delle funzioni del clero, almeno ai suoi livelli più alti, che nel periodo di massima destrutturazione civile e demografica e di crisi degli stessi nuclei urbani seppe e/o dovette comunque assumere funzioni di diretto governo coinvolgendo in esso famiglie e clientele dei prelati. 
La tesi della supremazia della sede patriarcale romana su tutte le altre, che evidentemente non  poteva venire accolta nella pars Orientis, trionfò progressivamente in quella Occidentis anche per due eventi a suo tempo nodali. Primo: alla fine del V secolo il popolo germanico dei franchi insediato in Gallia passò in massa col suo re Clodoveo dal paganesimo al cristianesimo,  ma anziché rivolgersi ai prelati della pur fiorente Chiesa gallo-romana  si raccordò  alla diocesi di Roma, caput mundi e la sede del successore di Pietro, dalla quale trasse liturgia e disciplina.  Secondo:  attorno alla sede patriarcale romana si costituì alla fine del secolo VIII un sia pur ambiguo esperimento “imperiale”, quello carolingio, oltre un secolo e mezzo più tardi ripreso  dai monarchi germanici della casa di Sassonia.  Un esperimento “imperiale” che poteva ben venir considerato ridicolo dalle corti di Bisanzio e di Baghdad, e magari anche da quella di Córdoba, ma che tuttavia tale dimostrò di non essere dal momento che fin dal suo primo nascere si rivolse in qualche modo proprio a quei centri di potere “universale” per cercarvi, anche senza sul serio trovarvi, un riconoscimento legittimante.  
L’idea della supremazia di quella romana su tutte le altre sedi episcopali della pars Occidentis, che riassumeva posizioni affiorate fino dai tempi di papa Clemente alla fine del I secolo D.C., era stata   rafforzata tra 441 e 462 durante gli anni del papato di Leone Magno. Il vescovo di Roma mirava a esser considerato, in quanto vicario dell'apostolo Pietro, autorità suprema nella Chiesa: un principio che venne accettato solo gradualmente e dopo innumerevoli contrasti con le sedi locali. Papa Leone si era appellato proprio al suo ruolo di successore di Pietro per sostenere più volte, nei confronti dei grandi concili ecumenici che riunivano tuttavia solo i vescovi orientali, che  a lui spettava il legittimare le scelte conciliari. Alla fine del V secolo, in significativa contemporaneità con la conversione dei franchi al cristianesimo romano,  spettò a papa Gelasio non solo riprendere le tesi di Leone Magno circa il ruolo del vescovo di Roma come leggittimatore o confutatore delle scelte conciliari, ma  addirittura rivendicare, scrivendo all’imperatore Anastasio I, una superiorità del potere sacerdotale - pontificale su quello imperiale: “Due sono i poteri con i quali questo mondo è principalmente retto: la sacra autorità dei pontefici e la potestà regale. Tra i due l’importanza dei sacerdoti è tanto più grande in quanto essi dovranno rendere ragione al tribunale di Dio anche di quegli stessi che governano gli uomini”.  Tra Clemente e Gelasio v’è una linea ecclesiologica che si svolge in perfetta continuità: nessun cristiano, a partire dall’imperatore, può star fuori dalla Chiesa, che è stata istituita per lo scopo supremo della vita di tutti e di ciascuno, la salvezza eterna, e all’interno della quale le funzioni sono differenziate e gerarchizzate con piena e netta prevalenza del cleros, la “parte separata”, che “vive dell’altare”, sul laos, “il popolo di Dio”. Distinzione e gerarchizzazione così precisa che, a partire dal concilio di Roma del 502 e durante il VI secolo, si stabilì progressivamente che dall’ordo clericorum erano esclusi gli schiavi, i colonie gli affrancati da padroni pagani, e che nessun laico avrebbe avuto il diritto di intervenire nelle questioni dei beni ecclesiastici. Tra Leone Magno e Gregorio Magno, quindi tra la metà del V e l’inizio del VII secolo, pontefici romani e vescovi di molte grandi città, usciti spesso dall’aristocrazia delle famiglie senatorie – come più tardi dall’aristocrazia guerriera dei regni romano-germanici – seppero proporsi come consules Dei  o come defensores civitatis. Il carattere di sperimentazione politico-religiosa e quello di aristocrazia sociale e di eccellenza nel know-how nell’arte di governo  da parte dell’alto clero sono stati con forza proposti, nel corso della seconda metà del Novecento, soprattutto da Giovanni Tabacco e dalla sua scuola, che ha insistito nel sottolineare le relazioni profonde tra istituzioni ecclesiali e istituzioni civili considerandole come forme analoghe e complementari di espressione del potere e interpretandole alla luce di un processo fenomeno logicamente articolato ma sostanzialmente unitario e coerente di sperimentazione istituzionale e di inquadramento di una società attraversata da una dinamica che a tratti – fra VI e VIII secolo – è sembrata stagnante, ma a tratti – come tra i secoli X e XIII – si è fatta invece vorticosa.
In questo senso sarebbe necessario guardare a fondo – noi lo faremo qui per rapidissimi capi - proprio agli eventi dei secoli IX e X secolo, con la rapida destrutturazione del sistema carolingio, lo sfruttamento intensivo da parte di vescovi e di abati dell’immunità che li rendeva indipendenti dai controlli dei pubblici funzionari e li teneva altresì al riparo dalla polverizzazione delle istituzioni, mentre le nuove incursioni barbariche – normanni da nord, ungari da est, saraceni da sud – rendevano urgenti le esigenze di difesa e di fortificazione territoriale. Furono i vescovi a gestire e a organizzare le difese cittadine; e più tardi, con la ricostituzione di un forte potere centrale da parte dei sovrani della dinastia sassone, fu a molti di loro che vennero affidate giurisdizioni e poteri fiscali.
Tuttavia, tra X e XI secolo, molti nodi sarebbero venuti al pettine. Anzitutto la fragilità della coscienza cristiana diffusa, la carenza se non addirittura la mancanza d’un esercizio consapevole della fede,  il carattere labile dell’istituzione ecclesiastica stessa al cui vertice gli esponenti della grande aristocrazia laica controllavano i diritti, le prerogative e i beni della Chiesa e ne distribuivano gli uffici mentre vescovi e abati, profondamente inseriti nel tessuto di governo dei regni usciti dalla destrutturazione carolingia e quindi dell’impero sassone e poi francone, si comportavano da funzionari e da vassalli fino nelle pratiche della vita quotidiana e pensavano ad appropriarsi di beni e di diritti “allodializzandoli” a favore dei rispettivi lignaggi e/o clientele. Non meno preoccupante appariva, alla base dell’ordinamento ecclesiastico, la perdita di cultura e di moralità del basso clero, la sua dipendenza dal sistema delle Eigenkirchen, la sua inadeguatezza sul piano pastorale espressa dalla pessima taciturnitas derivata dalla scarsa o nulla preparazione che entrava in drammatico contrasto con il crescente bisogno di evangelizzazione di una Cristianità che intanto, appunto tra X e XI secolo, si era diffusa in un’amplissima area dell’Europa del centro, dell’est e del sud-est coinvolgendo le nuove genti slave e magiare.
Con l’esaurirsi dell’ondata delle “incursioni” normanne, ungare e saracene, le voci che esigevano una reformatio deformatarum rerum nella Chiesa si erano fatte più alte e più insistenti: basti pensare a personaggi come Attone da Vercelli o Raterio di Verona, o all’opera di restaurazione dei costumi monastici intrapresa dai benedettini dell’abbazia di Cluny e dalla congregazione all’interno della quale molte altre abbazie ad essa si affiliarono. La reformatio sottintendeva senza dubbio il ritorno a una primitiva Ecclesiae forma ch’era largamente mitica, fondata sulle poche righe che gli Atti degli apostoli dedicano all’esemplare comunità ecclesiale di Gerusalemme immediatamente successiva alla morte e alla resurrezione di Gesù. Non c’è dubbio, com’è stato notato dalla critica storica tedesca  - ma non solo – del Novecento, che quella che ordinariamente definiamo “riforma dell’XI secolo” (e ch’è stata in passato troppe volte, riduttivamente e impropriamente, definita “gregoriana”), ebbe uno dei suoi punti di partenza nell’opera moralizzatrice di Ottone I, continuata poi da una folta pattuglia di prelati dell’area soprattutto renana. Ma, tra il severo decreto di papa Leone IX che nel 1049 proibiva le ordinazioni simoniache e l’ascesa al soglio pontificio col nome di Alessandro II  del vescovo di Lucca Anselmo da Baggio,  strettamente collegato al movimento della pataria, andò maturando vigorosamente il tema “rivoluzionario” della libertas Ecclesiae il quale, durante quel conflitto che – ancora una volta riduttivamente – siamo stati a lungo abituati a definire “lotta per le investiture”, si tradusse nella formulazione estrema di un “nuovo gelasianesimo” proposto nel 1075 dal cluniacense Ildebrando di Soana, papa Gregorio VII, in quel testo peraltro ambiguo (almeno nella sua natura documentaria) ch’è il Dictatus papae.
Non è tuttavia il caso d’intrattenersi troppo sulle fin troppo note vicende della cosiddetta “lotta per le investiture”, in un certo senso poi ripresa e continuata durante lo scontro fra le opposte volontà universalistiche di un papato ormai decisamente egemonico e di un impero romano-germanico che, con Federico I, aveva riscoperto e riproposto la sostanza profonda dei poteri imperiali rinnovandoli alla luce del diritto giustinianeo. E’ comunque interessante notare in che modo, tra XI e XIII secolo, il rapporto tra pontefice romano e sovrano romano-germanico quasi si rovesci: al punto tale che, sintomaticamente, se nel 1075 un papa poteva riprendere i temi della Donatio Constantini fino a rivendicare il diritto di portare le insegne imperiali e di deporre gli imperatori, quasi tre secoli dopo un imperatore, ridefinendo la funzione imperiale romano-germanica senza formalmente rinunziare al suo carattere universalistico e tuttavia ricollegandola strettamente, attraverso la delimitazione del numero e della qualità dei principi elettori, alla “nazione germanica”,  proponesse in effetti un collegio elettorale che ricalcava fedelmente le linee strutturali del collegio cardinalizio. E va considerata con attenzione la “mimesi reciproca” tra  i pontefici i quali – da Gregorio VII a Bonifacio VIII – tendevano ad emulare nella tiara e nelle insegne gli imperatori, e gli imperatori stessi, i quali sarebbero giunti  a cingere tra  Ottone I e Carlo V corone dalla forma simbolica molto significativa, come quella ottoniano - salica – che richiama nella placca frontale il pettorale a dodici gemme dei gran sacerdoti del Tempio di Gerusalemme, e quella che si presenta come il risultato dell’unione tra una corona regale e una mitra vescovile. Insomma, una lotta a colpi di simboli tra due autorità che si contendono la funzione di rex et sacerdos;  e va al riguardo tenuto presente che, al momento della cerimonia della consacrazione, l’imperatore riceve l’ordinazione diaconale sia pure con le ovvie dispense: il che ne fa obiettivamente un membro dell’ordo clericorum. Alla luce di tutto ciò, non sembra arrischiato sostenere che il “processo di secolarizzazione” della cultura europea non prende forse avvio tanto dall’inizio della Riforma protestante quanto, paradossalmente ma non troppo, da quando il papato riesce a umiliare l’impero strappandogli l’alone di sacralità universalistica che lo rivestiva e legittimando in tal modo la massima regalistica e per eccellenza negatrice di qualunque universalismo, rex superiorem non recognoscit, et imperator est rex in territorio suo. E’ chiara la parabola che da Gelasio attraverso il Dictatus papae, il IV concilio lateranense di Innocenzo III e l’elaborazione duecentesca del diritto canonico, giunge all’Unam sanctam di Bonifacio VIII, e poi magari si prolunga fino a Pio II che nell’Epistola ad Mahumetem– indirizzata nella finzione al sultano, ma diretta nella pratica ai principi cristiani -  rivendica ancora una volta al pontefice il diritto di disporre della corona imperiale proponendo a Maometto II il battesimo e dicendosi disposto ad esser nuovo Silvestro del nuovo Costantino. Ma frattanto, e appunto tra il Dictatus papae e l’Epistola ad Mahumetem, le monarchie feudali nate con l’appoggio pontificio si sono andate trasformando rapidamente fino a giungere alla soglia della forma degli stati assoluti, tali appunto in quanto superiorem non recognoscentes: ed è stata la pretesa universalistica papale, distruggendo quella imperiale, ad aprir loro la porta.     
Ma allora è necessario tornare non a Gregorio VII, bensì proprio ad Alessandro II, al papa dei patarini: e a una sua bolla fin  qui forse sottovalutata, quella del 1063, Eos qui in Hispaniam, che egli pubblicò per concedere una serie d’indulgenze e di privilegi ai cavalieri francesi che si stavano apprestando a partire per strappare ai mori la città aragonese di Barbastro. In quella bolla, è stato riconosciuto uno dei modelli delle successive bullae cruciatae. E’ il papa dei patarini, il papa dell’eroe-cavaliere patarino Erlembaldo Cotta, a delineare ancor prima di Gregorio VII il typus del miles beati Petri: il quale, a differenza del monastico miles Christi, non abbandona le armi terrene per consacrarsi alla battaglia mistica, non diserta sia pure per un santo scopo la militia huius saeculi, ma continua a combattere materialmente i nemici della Chiesa e della sua libertas.
Proprio nello stesso torno di tempo, nella seconda metà dell’XI secolo, sono appunto i papi riformatori che dotano di vexilla beati Petri molti aspiranti sovrani i quali hanno sì la forza militare di conquistarsi un nuovo regno, ma non dispongono di alcun titolo giuridico legittimante a cingerne la corona. Ed ecco i pontefici riformatori appoggiarsi ai diritti loro accordati dalla Donatio Constantinie dai testi gelasiani  e investire delle terre senza signori, attraverso il loro vexillum, molti signori senza terra i quali in tal modo diventano vassalli della Santa Sede. Avviene così con i duchi normanni di Puglia e di Sicilia che poi, sempre come vassalli della Santa Sede, di Sicilia diverranno re; è così che Castiglia ed Aragona vengono erette in regni; è così che Guglielmo duca di Normandia diviene re d’Inghilterra; come del resto è inalberando il vexillum beati Petri che i pisani conquistano al-Mahdiyah nel 1087 e le Baleari nel 1113-15. Non accadrà tuttavia lo stesso, e sarà un paradosso, con il regno crociato di Gerusalemme. I principi a capo di quella strampalata spedizione che noi siamo abituati a chiamare “prima crociata” avevano più volte, lungo il loro lungo cammino, invocato un atto pontificio che avrebbe legittimato le loro conquiste tra Anatolia, Siria e Palestina. Ma papa Urbano II, che pur aveva in qualche modo dato l’avvio a quella spedizione per quanto mai avrebbe potuto, nel novembre del 1095, immaginare che cosa sarebbe accaduto di lì a quattro anni, era da tempo in trattative  per sanare lo scisma tra Chiesa greca e Chiesa latina sorto circa mezzo secolo prima. Ora, i crucesignati stavano riconquistando appunto città che, da Edessa ad Antiochia alla stessa Gerusalemme, appartenevano dal punto di vista cristiano all’impero romano d’Oriente ed erano state ingiustamente usurpate dagli infedeli. Il pontefice non avrebbe mai potuto arrogarsene il dominio eminente, come aveva fatto per la Sicilia o per l’Inghilterra, senza compiere un atto di prevaricazione e di provocazione nei confronti del basileus. Fu per questo che Baldovino di Boulogne, nel 1100, divenne re di un regno nato da un pellegrinaggio armato eppure non riconosciuto da nessun potere ecumenico, in un’età in cui ciò era del tutto inconcepibile. Per paradossale che sia, quello  crociato di Gerusalemme è il primo regno “laico” nato all’interno della Cristianità. 
Ciò non toglie che la crociata sia stata  uno dei principali strumenti di affermazione giuridico-politica dell’egemonia pontificia sui regni; e uno di quelli di più lunga durata. Non subito, però. Le crociate del secolo XII, cioè la seconda e la terza, furono guidate dai più prestigiosi sovrani della Cristianità occidentale e furono altrettanti fallimenti. Fu ciò che offrì a Innocenzo III il pretesto per impadronirsi da allora totalmente dello strumento della proclamazione e della gestione delle spedizioni crociate, uno straordinario “volano” per dirigere la politica dell’Europa cristiana, per imporre pacificazioni tra potenze che si combattevano tra loro, per drenare finanze attraverso gli strumenti incrociati delle decime, della vendita delle indulgenze e della raccolta di elemosine e di donazioni pro subsidio animae. I canonisti del XIII secolo conferirono una rigorosa, robusta struttura giuridica all’enorme costruzione crociata, che dominò insieme con l’ufficium fidei l’attività e la macchina di potere della Chiesa non solo attraverso tutto il medioevo, bensì fino al XVIII secolo. Non a caso, durante i secoli XIII-XIV il rapporto tra crux transmarina contro gli infedelese crux cismarina contro gli eretici e i mali christiani fu complementare e intensissimo, nonostante lo scandalo di tanti buoni cristiani da Dante ad Erasmo da Rotterdam. Ancora tra Cinque e Seicento, i pontefici coordinavano per mezzo delle “Sante Leghe” contro il Turco, che avevano raccolto l’eredità della crociata,  la diplomazia quanto meno delle potenze cattoliche.    Altri elementi originali che contribuiscono a rafforzare l’egemonia della Chiesa nella società furono le abbazie subordinate nullo medio alla sede apostolica, gli Ordini mendicanti anch’essi direttamente dipendenti dalla Sante Sede, le famiglie principesche e aristocratiche strettamente collegate al papato grazie all’attribuzione a loro rappresentanti di titoli e di prebende, quelle di condizione imprenditoriale e mercantesca coinvolti nell’amministrazione finanziaria dei beni della curia attraverso gli strumenti del credito e dell’appalto della riscossione delle decime. Infine non va sottovalutato che, se il diritto canonico sottraeva i chierici dalla giurisdizione ordinaria, larghi strati della popolazione europea, specie di quella colta – basti pensare agli studenti delle università -, dipendevano giuridicamente dalla Chiesa in quanto membri del clero del quale avevano ricevuto almeno gli ordini canonici “minori”. 
[bookmark: _GoBack]La “rivoluzione pontificia”, come qualcuno ha proposto di definirla, non si era sviluppata soltanto nella dinamica dell’affermazione di un “diritto della crociata” o nel controllo delle universitates studiorum, vere e proprie corporazioni nelle quali s’insegnava e s’imparava. In realtà, a partire dalla riforma dell’XI secolo era sorta una furibonda polemica – testimoniata appunto da un’apposita letteratura giuridico-polemistica, i libelli de lite – volta a stabilire se l’autorità e quindi la potestà universale spettasse all’imperatore oppure al papa, al quale Costantino l’avrebbe ceduta con al famosa Donatio, la falsità della quale fu comprovata solo nel XV secolo da Lorenzo Valla con ineccepibili argomenti filologici. Ma prima di allora nessuno, l’apprezzasse o al riprovasse,  la metteva in discussione. Nacquero pertanto le polemiche sulla preminenza dell’impero sul papato o viceversa, con le relative immagini simboliche  delle “due spade”, “del sole e della luna” (o “delle due lune”) e via dicendo: esse raggiunsero il loro culmine tra XI e IV secolo, prima con la reintroduzione legittimata da Federico I Barbarossa del diritto giustinianeo nelle università e nel sistema giuridico occidentale, quindi con i vari teorici “guelfi” e “ghibellini” con una quantità di scritti polemici e di dotti manuali i più celebri dei quali furono il De Monarchia di Dante Alighieri e il Defensor pacis di Marsilio da Padova. Ma intanto, con l’inizio del sec. XIII, la polemica sull’autorità universale appariva superata e messa da parte dai giuristi dei vari regni europei – primi fra tutti i “regalisti” di Filippo IV di Francia, ai primi del Trecento – i quali mentre Marsilio insisteva sull’indipendenza del potere civile da quello chiericale portavano avanti la nuova teoria dei reges superiorem non recognoscentes. I “regalisti” francesi (i medesimi che avevano umiliato le pretese universalistiche di Bonifacio VIII) erano in parte eredi dei polemisti filo imperiali e ghibellini delle età precedenti, ma andavano gettando in realtà le basi di una concezione del potere che non era più universalistica e che andava anche progressivamente rinunziando alla sua carica sacrale. Queste sarebbero state le basi dell’assolutismo dell’età moderna, mentre d’altro canto la meditazione giuridica sul diritto naturale in rapporto al nuovo mondo avrebbe mutato le basi della pretesa di legittimità del potere regale nelle terre di recente scoperte tra XV e XVI secolo, che i papi e i giuristi imperiali di Carlo V si erano affrettati a inquadrare entro i vecchi schemi universalistici.
Ma torniamo agli strumenti giuridici, diplomatici e finanziari atti a gestire la politica europea, che – dal diritto di  crociata alla disciplina delle indulgenze al tribunale inquisitoriale – che appaiono tutti lucidamente fondati da Innocenzo III, anche se non si può dire che sia stato lui a concepirli, raggiunsero la loro massima espressione durante il periodo avignonese, quando la Chiesa – ormai tramontato il tempo del suo duello con l’impero – dimostrò di saper gestire accortamente le molteplici forze rappresentate dalle potenze cristiane europee. Dopo il ritorno della sede pontificia a Roma e passato il burrascoso periodo degli scismi e dell’offensiva conciliaristica,  le potenze cristiane trovarono un accordo con la Santa Sede in una sorta di agreement, il sistema della distribuzione a ciascuna di esse di uno o più “cappelli” cardinalizi. Attraverso i cardinali, di solito personaggi molto influenti nei singoli paesi di provenienza, il pontefice dimostrava a ciascuno di essi la sua benevolenza, ma al tempo stesso piazzava presso i singoli governi uno o più agente di sua fiducia. D’altronde, si trattava di un’arma a doppio taglio ciascun cardinale era un ambasciatore del suo paese presso il papa, un peroratore della sua causa e dei suoi interessi; e, da buon ambasciatore, anche un po’ spia. Quando poi i cardinali si riunivano in conclave, attraverso di loro erano gli stati dell’Europa cristiana ad accordarsi, come in una specie di senato internazionale su chi avrebbe dovuto essere il prossimo papa. In tal modo il pontefice perpetuava la sua egemonia sull’Europa, ma essa decideva collegialmente su ciascun nuovo papa. E’ un sistema che ha a retto a lungo e, mutatis mutandis,  non è il caso di pensare che si sia esaurito.
Rispetto alla Chiesa, l’impero romano-germanico– che con la “bolla d’oro” del 1356 si era ristrutturato come monarchia elettiva il collegio elettorale destinato a scegliere il sovrano della quale era modellato sull’esempio del collegio cardinalizio – mantenne prerogative che ne assicuravano un ruolo privilegiato: esso in qualche modo si trasmise anche all’impero federale d’Austria dopo la pace di Presburgo, com’era evidente nel “diritto di veto” che l’imperatore manteneva sull’elezione pontificia: avvalendosi del quale, ad esempio, Francesco Giuseppe  impedì nel 1903 al cardinal Mariano Rampolla di ascendere al soglio pontificio. Ciò non aveva tuttavia impedito che in varie occasioni tra Chiesa e impero si manifestassero dissensi: com’era avvenuto per esempio alla fine del XVIII secolo con Giuseppe II e in parte anche con Leopoldo, a causa del giurisdizionalismo asburgico, o come accadde negli Anni Quaranta dell’Ottocento quando al soglio pontificio ascese il “liberale” Mastai Ferretti. Restavano d’altronde, ad esempio nella liturgia dell’incoronazione imperiale, forti elementi che richiamavano alla concezione dell’impero come “monarchia sacra” e dell’imperatore romano-germanico (che all’atto dell’incoronazione riceveva anche  il grado diaconale nell’ordine canonico del clero) un rex et sacerdos, come ben si vede nella simbolica della “sacra corona” di età sassone-francone oggi conservata nella Schatzkammer  di Vienna. Tali elementi, caratteristici dell’impero romano-germanico, si erano attenuati d’intensità e valore ma non erano mai stati del tutto cancellati nel rituale dell’incoronazione degli imperatori d’Austria.

                                                                                            Franco Cardini









11

